重整图画，振兴中华易学-----金文桀
重整图画，振兴中华易学

           金文桀

振兴中华易学，不但是我们炎黄子孙的心愿，也得到许多外国朋友的支持。我能参加这个具有历史意义的学术讲座会，很受鼓舞，下面我分四个方面谈谈个人的学易心得。

一、        易学体系，包括图经与翼

易学在我国源起极早，从无文字之易----图象，发展到有文字之易----本经和十翼，经过伏羲、文王、周公、孔子四代圣人，这是无可争议的。

从伏羲始作八卦，到文、周这一段超过三千年的漫长岁月中，应当是象数易学的逐步完善时期。“系辞下传”第二章制器尚象列举了十三卦，可以参证。尧舜以后，夏禹商汤两代，应为文字易学草创时期。夏曰“连山”，商曰“归藏”。商卜有“系辞”，卜筮相通有“筮短龟长”之说，可惜文字都没有留传下来。现在惟有根据事物的发展规律推论，暂作如是观，以待他日出土文物的验证。

伏羲之卦有画无辞，文王系辞于卦下，应当是在前人的基础上总结发挥。其后他的儿子周公又作补充，然而“本经”辞意云何，图象与本经有何联系，将近学究竟包括哪些范围，都没有交代。

文周以后经经过五百余年，孔子出世。“仲尼祖述尧舜，宣章文武，删诗书，订礼乐，修春秋，赞周易”。周易不同他经，同一“赞”字，寓意深远。人生于天地之间，品配三才，可以参赞天地化育。所谓“参赞天地化育”，要掌握自然规律才能做到，而这个自然规律，即存在于易学之中。

自伏羲“一画开天”，尧舜传心“惟精惟一”，至孔子“吾道一以贯之”。都是要掌握这个“一”，也就是自然规律。“系辞上传”第四章说“易与天地凖，故能弥纶天地之道”，所以一易相通，一是体而易是用。

从伏羲到文、周，相去三千年以上，从文、周到孔子，也经过五百多年，文、周而外没有直接授受之理。图、经与翼的完成，经历的时间比从孔子珐现在的时间要长得多，“孔子之谓集大成”，在他以前的易学，已由他作了总结，易学体系已具规模，因此，我们研究易学要认具领会“十翼”的含义，作为通勾易学领域的桥梁。

二、        易学根源，在于河洛理数

“系辞上传”第九章既有“天地全数”的明文，第十章又说了“参伍”、“错综”变数的方法，“两传”（指“系辞”与“说卦”，下同）中还有多处说到数，如“参天两地而倚数”，“极数知来之谓占”，“是故易逆数也”等等。而近年出土文物，也证实了阴、阳画卦由数字卦演变而来，可见易卦与数是紧密相联的。

所谓数，自然是从一到十这十个数。所谓理，就是要符合自然规律。这又如何与“河图”相干，要理解它，需要剖析十个数的来源与河图十数分方定位的关系。

有关这方面，我曾在所述《大易探微》中作了较详细的叙述。这本书已交由青岛出版社印刷，可惜会前印不出来，只好在这里再作一些必要的说明。

设想宇宙空间某种运动体的形成，从无到有点，（无极而太极），点延伸而为线（即是一），线一合以成圆，圆动而成体，（有三个了），然后“静正”其方位（“以言乎  则静而正”）通过中心三分而成为八瓣，正面的四瓣，分别按河图五行生数，东三南二西四北一计数，则对宫相应的数自然是七八六九了。我们知道数的本身计量而外，并无其它意义，但通过如此定位就赋予它以特定的含义----五行生成之数。而五行的由来，是通过一年之中春、夏、秋、冬自然变化引伸出来的。其中包含着生物在大自然中生生化化的关系，因此，它是符合自然规律，也就是合理的。这八个数分八卦，这是易卦入用之数。

五与十属土居中，为“用而不用”之数。所谓“用而不用”，是指要由学易的人自己掌握而化裁通变，如五行生数分别加五而得成数，洛书之数对待合十，十即是一，还归太极。所以说“五掌阴阳”“二五推迁”都是这个道理，孔子也说过“假我数年五十以学易，可以无大过矣”，五十也应作如是观为妥。

易学数理，不但有体有用还要分别主宾。因为六炁相对运行，双方都在不断动变，此变去，彼变来。如果不设法掌握，随波逐流，是会辨不清东西南北的。河图为体，分方定位的重要意义，就在于此。洛书为用，九炁交流，既要知彼，更要知己，然后才能“运用之妙，存乎一心”这是矛盾运动的对立统一观，是完全符合辩证法的。

数理的根本是河图，而河图又是从太极一衍来，一就是自然界六炁的回旋。人（包括所有生物）的呼吸与六炁相通，所以“道也昔，不可须臾离也”，道也就是六炁，为道之源。
数的变化在参伍错综，实际上就是数与数的排列组合。这里有两个数的组合，谓之“八义”如二与一为反，三个数的组合，如“炁形图”中九四三，七二九等。有四个数的组合，如“八序”中“九四三八”为乾，数数之间有主有宾，有往来变化，就象下围棋一样，数目相等的黑白子，相互角逐，能布列出无穷无尽的格局。数数的组合关系，纵横交错连串起来，引伸其义，变化也可以无穷无尽。

河图天地全数，按五行分方定位，方圆等“八序”，图中都可以看出，这就是契合自然。洛书九炁的运行，纵横交错，两两之数的固定组合，谓之“八义”，这就是理的基本单元。而理在数运过程中，也就具有一定的规律。把理连串起来“化而裁之”“推而行之”，可以引导出无穷无尽的变化。这是数理的结合，一部“本经”都由此演来，所有阴阳终始，刚柔进退、三极、四象、卦、爻、象、位等全部有据可查。

因此，河图、洛书如不是从古已有之，出土的数字卦又根据什么得来，“文王拘而演周易”，用一“演”字，是十分恰当的，它包含着根据数理演绎以成其变化，都可以找到一定的数据，所以河洛理数是易学的根源。

三、        贯串图经，要从两传入手

“说卦传”第三章所示为先天八卦方位，第五章所示为后天八卦方位，这两图应是无可争议的。然而卦中藏数，数合五行，五行分方，本于河图，是为卦炁，这就将象数联系在一起了。

要说“刚柔相推而生变化”，不通过数字显示，是难以被人觉察和理解的。而“六爻之动，三极之道也”，应当是圆体运动，六爻正是它的往复过程，这时包含着终始的道理，所以乾彖说“大明终始六位时成”爻与位是动与静的关系，动静相兼，所以爻、位是分而不分的，因此可以假设“易”是用数字表示的“大炁运行运行图”。

现在传播的易图较滥，也不系统，不能表达大炁运行终始一致，以及象数汇通，生息相关等等道理。所以我根据两传中有关章节订正为十个图，是否得当，请大家讨论指正。
这十个图顺序为“太极图”、“河、洛图”、先、后天八卦方位图“、”“先、后天八卦合洛书图”以及“先天六十四卦方、圆及方圆合图”。因为易统道、象、理、数四个方面，而以太极主理，河洛主数，八卦主象，统归于道。十图本身就是一个完整的易学体系，所以为无文字之易。

关于这十个图，我在《大易探微》中卷“管窥篇”“循图释意”一章有较详细的说明，这十个图在两传中的依据，除了上述“说卦传”第三、第五章外，还可精读“系辞上传”第十一章，最后三图还应将“是故蓍之德圆而神~~”一节与“说卦传”第二章合参。以求通达方圆图义及天、地、人三才的道理，这些都需要通过演数就正两传才能理解，是要下一番工夫的。所以，易之所指者为数，人之所贵者在明，易理无穷，只要符合自然规律，先天图象就一定能演绎出自己的一套理论来，这是前人学有成就得力于图的依据。

“系辞传”中对易学范畴作了多方面的描述。如“易与天地凖，故能弥纶天地之道”，“夫易圣人所以崇德而广业也”，“夫易圣人所以极深而研几也”等等。综观其说，不出道、象、理、数四者范畴，天地不息，大炁环流，人物生长其间，从无到有，无极而太极，太极即一，是为先天；万物之生，在于得一，是为元中分元。由此而“物物一太极，物物一乾坤”，五行主运，谓之后天，先天后天终始往来总归炁气循环之理，一以贯之，所以“原始反终，故知死生之说”。易是“穷理尽性，以至于命”之学，“君子务本，本立而道生”。木之本，水之源，这个本，即是一，“万殊而一本，数运的长短，由日月纪之。”所以说一易同根，一为体而易为用，这里面包含着人物与天地日月的关系。要穷究贯串三才的道理，这才是易学的真谛。

关于易与天地日月，孔子在“系辞上传”第六章“广大配天地~~”一段，第十一章“是故法象莫大乎天地~~”段以及“文言”乾九五“夫大人者~~”段有含义类似的叙述。可以互相比较，我用这种对有关章节进行对比或联串起来的方法学易，颇有成效。在“易微”中卷“管窥篇”中还有些例子，在这里就不再多说了。

四、        重整图画，振兴中华易学

在今天的信息社会里，数理的运用，已进入各个领域。它已和人们的日常生活分不开，就象需要空气水与阳光一样，只是很多人还没有自觉地觉察到罢了。信息实际上就是“数据”，数是符号，据要从理。根据易图阴阳卦画开拓出来的“二进制”构成“电脑”的基本原理，这也就是易学与近代科技的结合。

一般的数除了表明是几以外，本身并没有特别的含义，在易则不然，除了分方定位已分别赋予的五行生成之数的含义以外，还要根据“八序”来认定主宾间数数的来龙去脉，确定“本天”“本地”的关系，而这是要遵循自然规律的。因为易学是通过数理来认识自然规律，反过来又通过数理去追踪事物的变化。易学寓意于数，把自然规律（理）与数揉合在一起，“三三圆动规律”所以能够据理求数，据数推理，就是由于数理的一致性，契合自然，这是我们先人的创举，是我们民族的骄傲。

然而，只有在今天我们民族日益走上繁荣昌盛的时代，数理依据更容易被人们所接受，振兴中华易学也应该是时候了。要使易学焕发青春，而而能为今用，务本溯源，从数理入手，就一定要重整图画。

我就说上面这些，苦于目疾，演绎数理我并没有完成，有些见解，也不十分成熟，时不待人，为了振兴中华易学这一总的目标，请多多帮助，指正。预祝大会圆满、成功。

谢谢诸位。


一九八七年十二月（在济南“国际周易学术讨论会”上的发言）
